# 《雜阿含經》補充資料【雜因誦 第三(界相應)】

釋開仁編 2025/4/25

## 【總說】

《瑜伽師地論》卷 96(CBETA, T30, no. 1579, p. 846, c18-23):

當知諸界略有二種:一、住自性界,一、習增長界。

住自性界者,謂十八界,墮自相續,各各決定差別種子。

習增長界者,謂則諸法,或是其善,或是不善,於餘生中先已數習令彼現行,故於今時種子強盛,依附相續;由是為因,暫遇小緣,便能現起,定不可轉。

## 書上冊,第411頁:《雜阿含444經》

## 一、《雜》:

世尊告諸比丘:譬如眼藥丸,深廣一由旬。若有士夫,取此藥丸,界界安置,能速令盡, 於彼界界不得其邊,當知諸界其數無量。

## 二、《瑜伽師地論》卷 96(CBETA, T30, no. 1579, p. 846, c24-29):

復次,以要言之,雖界種類十八可得,然一一界,業趣有情種種品類有差別故,當知無量。譬如世間大惡叉聚,於此聚中有多品類,種類一故,雖說為一而有無量。如是於其一一界中,各有無量品類差別,種類一故,雖各說一而實無量。

## 書上冊,第411-414頁:《雜阿含445-449經》

| 《雜阿含經》                | 《瑜伽師地論》卷 96                          |  |  |
|-----------------------|--------------------------------------|--|--|
|                       | (CBETA, T30, no. 1579, p. 847, a1-6) |  |  |
| 《經 445》:              | 復次,如是諸界,由勝解力之所集成。先                   |  |  |
| 世尊告諸比丘: 眾生常與界俱, 與界和合。 | 惡 <u>勝解</u> 集成惡界,先善 <u>勝解</u> 集成善界。  |  |  |
| 云何眾生常與界俱?謂眾生行不善心時     |                                      |  |  |
| 與不善界俱,善心時與善界俱;勝心時與    |                                      |  |  |
| 勝界俱,鄙心時與鄙界俱。是故諸比丘!    |                                      |  |  |
| 當作是學,善種種界。1           |                                      |  |  |
| 《經 446、448》:          |                                      |  |  |

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S II 154: dhātusova, bhikkhave, sattā saṃsandanti samenti. Hīn**ādhimutti**kā hīn**ādhimutti**kehi saddhiṃ saṃsandanti samenti; kalyāṇ**ādhimutti**kā kalyāṇ**ādhimutti**kehi saddhiṃ saṃsandanti samenti. 諸比丘!眾生常與界俱,與界和合。劣**勝解**與劣**勝解**俱、和合。善**勝解**與善**勝解**俱、和合。

CDB 638: Bhikkhus, it is by way of elements that beings come together and unite. Those of an inferior <u>disposition</u> come together and unite with those of an inferior disposition; those of a good disposition come together with those of aa good disposition. 「比丘們!眾生是依諸(內在)元素而聚合、結合的。性格下劣的,會與性格下劣的聚合相應;性格善良的,則會與性格善良的聚合相應。」

常會故常生,相離生則斷。

如人執小木,而入於巨海,人木則俱沒,

懈怠俱亦然。當離於懈怠,卑劣之精進,

賢聖不懈怠,安住於遠離,慇懃精進禪,

超度生死流。2

膠漆<sup>3</sup>得其素,火得風熾然,珂<sup>4</sup>乳則同色; 眾生與界俱,相似共和合,增長亦復然。

## 《經 447》:

世尊告諸比丘:眾生常與界俱,與界和合。......

時尊者憍陳如,與眾多比丘,於近處經行, 一切皆是上座多聞大德,出家已久,具修 梵行。......

時提婆達多,與眾多比丘,於近處經行, 一切皆是習眾惡行。

是名比丘常與界俱,與界和合。是故諸比 丘!當善分別種種諸界。

#### 《經 449》:

殺生時與殺界俱;盜;婬;妄語;飲酒心 時與飲酒界俱。不殺生時與不殺界俱;不 盜;不婬;不妄語;不飲酒(時)與不飲 酒界俱。是故諸比丘!當善分別種種界。 隨所集成,還與如是相似有情同法而轉, 謂相往來,同聚、同住、同見、同意,勝 解相似。由是故言:有情諸界,共相滋潤, 相似而轉。

## 書上冊,第 414 頁:《雜阿含 450 經》

| 《雜阿含經》   | 《瑜伽師地論》卷 96                           |  |  |
|----------|---------------------------------------|--|--|
|          | (CBETA, T30, no. 1579, p. 847, a7-20) |  |  |
| 《經 450》: | 復次,由梵行求增上力故,先說起 <u>信</u> ,次           |  |  |

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> CDB 640: From association the woods of lust is born. By nonassociation the woods is cut. Just as one who has mounted a wooden plank would sink upon the mighty sea, So one of virtuous living sinks by consorting with a lethargic person. Thus One should avoid such a person- one lethargic, devoid of energy. Keep company with the wise, with resolute meditators, with the noble ones who dwell secluded, Their energy constantly aroused. 「從交往中,貪欲之林生起;不與其交,則可 砍斷貪欲之林。就如一人站在木板上,若進入洶湧大海,終將沉沒;同樣地,一位持戒有德之人,若與懈怠之人親近,也會沉淪。因此,應遠離那種懶惰、缺乏精進的人;應親近智者、堅 定禪修者、住於寂靜中的聖者——他們的精進之力時時保持提起。」

膠:黏性物質。用動物的皮、角等或樹脂製成,亦有人工合成者。

漆:用漆樹汁製成的塗料。

<sup>3</sup> 膠漆:膠與漆。亦指黏結之物。

<sup>4</sup> 珂 : 白色似玉的美石。

#### 六九八 (450)

世尊告諸比丘:眾生常與界俱,與界和合。 不信時與不信界俱,犯戒時與犯戒界俱, 無慚、無愧時與無慚、無愧界俱;信心時 與信界俱、持戒時與持戒界俱,慚、愧心 時與慚、愧界俱。是故諸比丘!當善分別 種種諸界。5 於<u>尸羅</u>受學而轉,次於現行所有過罪,觀 自、觀他而生羞恥。

### 六九九—七0九

如是精進、不精進,失念、不失念,正受、 不正受,多聞、少聞,

慳者、施者,惡慧、善慧,難養、易養, 難滿、易滿,多欲、少欲,知足、不知足, 攝受、不攝受界俱,如上經如是廣說。<sup>6</sup> 次於善法無間修習,發勤<u>精進</u>;

於久所作及久所說,能無忘失。

是二為依,令心得<u>定</u>。

由心定故,得如實智。

如是且說信增上力,漸次修習三種所學:

一、增上戒、二、增上心,三、增上慧。

如是三學勝資糧道,謂世正見,<u>好行惠、</u> 捨,易養易滿,少欲喜足,及四攝事。其 易養等句義差別,如聲聞地已說其相 (T30,421c-422)。

如是當知名梵行求已得圓滿。成就如是梵 行求者,還與此界諸有情類,共相滋潤, 相似而轉。

離此界者,還與遠離此界有情,共相滋潤, 相似而轉。

當知此中,果依於因,非因依果。

## 書上冊,第415頁:《雜阿含451經》

#### 一、《雜》:

世尊告諸比丘:我今當說種種諸界。......

云何為種種界?謂

眼界、色界、眼識界,

耳界、聲界、耳識界,

鼻界、香界、鼻識界,

舌界、味界、舌識界,

身界、觸界、身識界,

意界、法界、意識界,

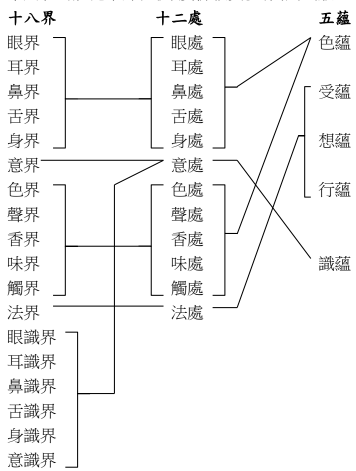
是名種種界。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> s.14.24

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> s.14.17-22

## 二、蘊、界、處之相互關係:

平川彰(莊崑木譯)《印度佛教史》(商周出版,2002年), p.63:



## 書上冊,第415頁:《雜阿含452經》

#### 《雜阿含經》 《瑜伽師地論》卷96 (CBETA, T30, no. 1579, p. 847, a20-b5) 《經 452》:(經 453) 故無明界所隨六處諸界為緣,所依別故, 云何緣種種界生種種觸,乃至云何緣種種 起無明觸種種品類;其無明觸種種品類以 受牛種種愛? 謂緣眼界牛眼觸,緣眼觸牛 為緣故,起無明觸所生諸受種種品類;其 眼觸牛受,緣眼觸牛受牛眼觸牛愛。耳...。 無明觸所生諸受種種品類以為緣故,起無 鼻...。舌...。身...。意界緣生意觸,緣意 明觸所生諸受為緣貪愛。愛為緣故,而有 觸生意觸生受,緣意觸生受生意觸生 其取,廣說乃至大苦蘊集。當知是名依有 愛。...是名比丘!緣種種界生種種觸,緣 求故,建立諸界。 種種觸生種種受,緣種種受生種種愛。 《經 454》: 又無明界所隨六處諸界,為緣起無明觸。 此無明觸以為緣故,於諸境界,起不如理 云何緣種種界生種種觸,乃至緣種種熱生 種種求?謂緣眼界生眼觸,緣眼觸生眼 | 執取相、好所有諸想。此想為緣,於諸境

受,緣眼受生眼想,緣眼想生眼欲,緣眼欲生眼覺,緣眼覺生眼熱,緣眼熱生眼求。如是耳...。鼻...。音...。身...。意界緣生意觸,緣意觸生意受,緣意受生意想,緣意想生意覺,緣意覺生意熱,緣意熱生意求。7是名比丘緣種種界故,生種種觸,乃至緣種種熱生種種求。

界發起<u>希欲</u>。希欲為緣,起彼隨法、多隨 <u>尋思</u>。由彼隨法,多隨尋思以為緣故,發 起思慕、愁憂所作,身心<u>熱惱</u>。身心熱惱 以為緣故,於諸境界種種品類思<u>求</u>差別, 皆可了知。如是當知依欲求故,安立諸界。

(《經 455》:少了「受」,其它同。)

如内六入處,外六入處亦如是說。

# 書上冊,第418-419頁:《雜阿含456經》

### 《雜阿含 456 經》

有光界,淨界,無量空入處界,無量 識入處界,無所有入處界,非想非非 想入處界,有滅界。 《瑜伽師地論》卷 96

(CBETA, T30, no. 1579, p. 847, b9-c18) 1)界有三種:一者、色界,二、無色界,三者、

滅界。

2)復有七界:一、光明界,二、清淨界,三、空處界,四、識處界,五、無所有處界,六、非想非非想處界,七、滅界。

3)當知此中,由其色界,攝光明界及清淨界;由 無色界,攝四無色;由其滅界,還攝滅界。又諸 色貪,由見、由受所顯發故,遍於一切色界地中, 安立光明及清淨界。

佛告比丘:彼光界者,緣闇故可知。 淨界(者),緣不淨故可知。無量空 入處界者,緣色故可知。無量識入處 界者,緣空故可知。無所有入處界者, 緣所有(故)可知。非想非非想入處 界者,緣有第一故可知。滅界者,緣 有身(故)可知。 1)又於如是七界,遍知應當了知,於得方便應當了知,即於其得應當了知,於得所為應當了知。如是諸界所有遍知,由四因緣應當了知:謂有相違,所治、能治而相待故;狹小、無量而相待故;有及非有而相待故;有上無上而相待故。

2)<u>黑闇</u>為緣,施設光明;<u>不淨</u>為緣,施設清淨; <u>色</u>趣為緣,施設虛空;如是名為有相違故,待彼 所治施設能治。由待彼故,能於此中正覺慧轉。 由緣有量狹小境識以為緣故,施設識無邊處;由 <u>少所有</u>以為緣故,施設無所有處;由<u>一切有最勝</u> 現前以為緣故,施設非想非非想處為有無上;由

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 經說明:眼等六界為緣,六觸(phassa)生;六觸為緣,六受(vedanā)生;六受為緣,六想(saññā) 生;六想為緣六欲(chanda)生;六欲為緣,六覺(saṅkappa)生;六覺為緣,六熱(parilāha)生;六 熱為緣,六求(pariyesanā)生。

| 上。                           |
|------------------------------|
| 為滅無上。當知有頂是有無上,滅於諸法皆是無        |
| <u>薩迦耶所有相應諸煩惱斷</u> 以為緣故,施設滅界 |

彼光界、淨界、無量空入處界、無量 識入處界、無所有入處界、此諸界於 自行正受而得;非想非非想入處界, 於第一有正受而得;滅界者於有身滅 正受而得。

- 1)又有想定名為有行,於七界中,次第乃至無所 有處,一切皆是有想定故,皆由行定隨順獲得。 謂取明相、光明想俱修三摩地,隨順獲得<u>光明想</u> 定;如是由取<u>清淨、虛空、識無邊想、無所有想</u>, 當知亦爾。
- 2)<u>非想非非想處</u>,由無相作意方便趣入,想極細故,取為第一,諸有寂靜起勝解時,隨順獲得第一有定。
- 3)於一切相不思惟故,於無相界正思惟故,薩迦 耶滅;由無相故,隨順獲得<u>滅定、滅界</u>。如是二 種,不由行定隨順獲得。
- 4)又由永害色、無色界所有貪故,不下屈故,不 高舉故,解脫住故,住解脫故,如是諸定得隨所 欲,有力調柔自在而轉,如是名為隨得諸界。
- 5)又此諸界,能隨獲得八解脫定,當知初界能隨 獲得第一、第二二解脫定。其第二界,能隨獲得 第三解脫勝靜慮定。其餘五界,如其次第,能隨 獲得五解脫定。

## 一、溫宗堃整理:此經說有七界、藉以了知七界的因緣,以及藉以得七界的定。

| 界     | 緣何而知/遍知 |            | 於何定而得/得方便                |       |                     |             |
|-------|---------|------------|--------------------------|-------|---------------------|-------------|
| 介     | 《雜》     | 《相》        | 《瑜伽》                     | 《雜》   | 《相》                 | 《瑜伽》        |
| 光     | 誾       | andhakāra  | <del></del>              |       |                     |             |
| 淨     | 不淨      | asubha     | 所治能<br>治相待<br>狹小無<br>量相待 |       |                     |             |
| 無量空入處 | 色       | rūpa       |                          | 自行正受  | Saññā-<br>samāpatti | 有想定         |
| 無量識入處 | 空       | ākāsānañca |                          |       |                     |             |
|       |         |            |                          |       |                     |             |
| 無所有入處 | 所有      | viññāṇañca | 有非有                      |       |                     |             |
|       |         |            | 相待                       |       |                     |             |
| 非想非非想 | 有第一     | ākiñcañña  | 有上無                      | 第一有正受 | saṅkhārāvasesa-s    | 第一有定        |
| 入處    |         |            | 为工 <del>無</del><br>上相待   | 7 万丘义 | Sankharavasesa-s    | <b>和</b> 角及 |
| 滅     | 有身      | nirodha    | 工作行                      | 有身滅正受 | nirodha-s           | 滅定          |

二、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 85(CBETA, T27, no. 1545, p. 437, c8-p. 438, c1): <sup>8</sup> 如《契經》說:「

有一苾芻來詣佛所,頂禮佛足退坐一面而白佛言:『世尊!說有明界、淨界、空無邊處界、識無邊處界、無所有處界、非想非非想處界、滅界,如是七界緣何施設?』世尊告曰:『緣闇故施設明界,緣不淨故施設淨界,緣色趣故施設空無邊處界,緣邊際故施設識無邊處界,緣所有故施設無所有處界,緣有身故施設非想非非想處界,緣有身滅故施設滅界。』」

問:此中苾芻依何事問,世尊復以何事而答?

答:此中苾芻依八解脫覆9相而問,佛亦以此覆相而答。

明界者,謂初二解脫。

淨界者,謂第三解脫。

四無色處界者,謂四無色解脫。

滅界者, 謂想受滅解脫。

問:何故苾芻依八解脫覆相而問?

答:以彼苾芻少欲喜足覆藏己善,不欲令他知自有德,故作此問。

問:何故世尊以八解脫覆相而答?

答: 欲令苾芻意樂滿故, 謂彼苾芻作如是念: 「若佛為我覆相而答, 八解脫者豈不善哉。」 由此世尊覆相而答。

### 此中,

- 1.緣闇故施設明界者:闇,謂欲界緣色處貪,初二解脫是彼對治故緣彼立。
- 2.緣不淨故施設淨界者:不淨,謂初、二解脫,第三解脫是彼對治故緣彼立。
- 3.緣色趣故施設空無邊處界者:色趣,謂第四靜慮,第四解脫是彼對治故緣彼立。
- 4.緣邊際故施設識無邊處界者:邊際,謂空無邊處,彼住色邊際故,第五解脫是彼對治故緣彼立。
- 5.緣所有故施設無所有處界:所有,謂識無邊處,彼有無邊行相轉故,第六解脫是彼對 治故緣彼立。
- 6.緣有身故施設非想非非想處界者:有身,謂無所有處,此猶有生死身非全無所有故, 第七解脫是彼對治故緣彼立。
- 7.緣有身滅故施設滅界者:有身滅,謂非想非非想處,以彼能滅無所有處有身法故,第 八解脫是彼對治故緣彼立。
- .....(往後討論冗長,略之)......

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 另參《阿毘曇毘婆沙論》卷 44(T28,330c)。《舍利弗阿毘曇論》卷 7(T28,579b)。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 覆:覆蓋;掩藏。(《漢語大字典》(四), p.2080)

三、印順導師,《空之探究》, p.74:[下圖在 p.72]

**不淨觀與淨觀**,都是緣色法的, **假想的勝解所成**。

《雜阿含經》卷 17(456 經)說:

「世尊告諸比丘:有<sup>(1)</sup>光界,<sup>(2)</sup>淨界,<sup>(3)</sup>無量空入處界,<sup>(4)</sup>無量識入處界, <sup>(5)</sup>無所有入處界,<sup>(6)</sup>非想非非想入處界,有<sup>(7)</sup>滅界。」<sup>10</sup>

「彼光界者,緣闇故可知。淨界,緣不淨故可知。」11

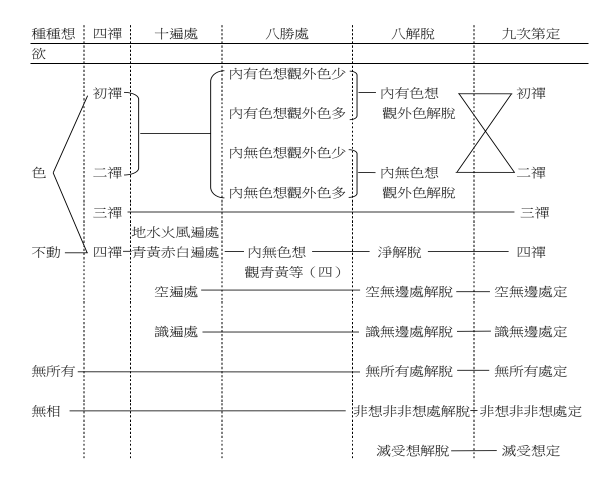
經中立七種界,在虛空無邊處以前,有光界、淨界。**光界與淨界**,與**第二禪名光天**,**第 三禪名淨天**的次第相合。<sup>12</sup>禪天的名稱,是與此有關的。

依修觀成就來說,光是觀心中的光明相現前,如勝解而能見白骨流光,就能由不淨而轉 淨觀,觀地、水、火、風、青、黃、赤、白等。**光與淨,都依勝解觀而成就**。

淨觀的內容,如地等清淨,是**清淨的國土相**。

青等清淨, 涌於器界或眾生的淨色相。

勝解淨相,在定中現見清淨身、土,漸漸引發了理想中的清淨土、清淨身說。



<sup>10 《</sup>雜阿含經》卷 17 (456 經)(大正 2,116c13-15)。

光界、淨界,與二禪(少光、無量光、光音)、三禪(少淨、無量淨、遍淨)相當。

<sup>11 (1)《</sup>雜阿含經》卷 17 (456 經)(大正 2,116c19-20)。

<sup>(2)(</sup>原書 p.78,注 8)《相應部》(14)「界相應」(日譯南傳 13, pp.222-223)。

<sup>12</sup> 印順導師,《性空學探源》, p.95:

## 書上冊,第419-420頁:《雜阿含457經》

一、此經說依下、中、上界而分別有上、中、下之「說、見、想、思、欲、願」、「士夫、 所作」、「施設、建立、部分、顯示」、「受生」。

\_\_ 、

## 《雜阿含 457 經》

緣界故生說非不界,緣界故生見非不界, 緣界故生想非不界。

緣下界,我說生下說、下見、下想、下思、 下欲、下願、下士夫、下所作、下施設、 下建立、下部分、下顯示、下受生; <sup>13</sup> 如是中;如是(勝界)緣勝界,我說彼生 勝說、勝見、勝想、勝思、勝願、勝士夫、 勝所作、勝施設、勝建立、勝部分、勝顯 示、勝受生。

## 《瑜伽師地論》卷96

(CBETA,T30,no.1579,p.847,c19-p.848, a19)

## 1.緣界故生說

諸外道輩,欲令弟子於三處中得昇進故, 略說法要:

1)謂有一類,於劣欲界,為令獲得人中快樂,乃至他化自在天生,宣說能成彼果諸行。

2)復有一類,於中色界,為令獲得梵世間 等眾同分生,宣說能感彼果諸行。

3)復有一類,於妙無色,為令獲得乃至非 想非非想處眾同分生,宣說能感彼果諸 行。如是彼說,劣界為緣,名為劣<u>語</u>;中 界為緣,名為中語;妙界為緣,名為妙語。

# 2.見、想、思、欲、願、士夫、所作、施設、 建立、部分、顯示、受生

彼諸弟子聞是法已,還起如是差別想解,如是<u>想</u>解,亦名劣想、中想、妙想。如如其想,如是如是發生<u>忍樂</u>,如是忍樂發生劣<u>見</u>、中見、妙見。彼由如是諸忍樂見,便於彼彼差別生處<u>信解忍可</u>,執為最勝,造作增長彼相應業;如是信解,名為劣<u>願</u>、中願、妙願。當知此二—說者、行者,亦說名為劣、中、妙品<u>補特伽羅</u>。

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 《雜》:緣下界,我說生<u>下說</u>、下見、下想、下思、下欲、下願、下<u>士夫</u>、下所作、下<u>施設</u>、 下<u>建立</u>、下<mark>部分</mark>、下<u>顯示</u>、下受生。

S II 154: Hīnaṃ, kaccāna, dhātuṃ paṭicca uppajjati hīnā saññā, hīnā diṭṭhi, hīno vitakko, hīnā cetanā, hīnā paṭthanā, hīno paṇidhi, hīno puggalo, hīnā vācā. Hīnaṃ ācikkhati deseti paññapeti paṭṭhapeti, vivaraṭi vibhajati uttānīkaroti. Hīnā tassa upapattī'ti vadāmi. 「迦旃延!依於低劣的法則,便生起低劣的知覺、低劣的見解、低劣的思維、低劣的意志、低劣的渴望、低劣的願望、低劣的人、低劣的語言。他會解釋低劣的法、教導低劣的法、宣揚低劣的法、建立低劣的法、開展低劣的法、分析低劣的法、闡述低劣的法。我說,他將投生於低劣的境界。」

<sup>(...</sup>He explains, teachs, proclaims, establishes, analyses, and elucidates the inferior. His rebirth, I say, is inferior.「他解說、教導、宣說、建立、分析並闡明下劣之法;我說,他的來生也是下劣的。」)

又彼說者及以行者,亦傳為他宣說如是 劣、中、妙法,彼亦獲得如是類生。 又即此生,前後相待有差別故,安立諸界 劣、中、妙別。如是三種,若待涅槃,一 切皆是劣界所攝。若諸如來,由勝義故, 妙界為緣,但說妙語,餘法差別,如應當 知。若諸聖者所有行趣,應知皆為現法涅 槃。

時有婆迦利比丘,在佛後執扇扇佛,白佛 言:世尊!若於三藐三佛陀起非三藐三佛 陀見,彼見亦緣界而生耶?14

佛告比丘:於三藐三佛陀起非三藐三佛陀 見,亦緣界而生非不界。所以者何?凡夫 界者,是無明界。如我先說:緣下界生下 說、下見,乃至下受生;中.....。勝界生 勝說、勝見,乃至勝受生。

先有外道,彼命終已來生此間;因增長故, 眾緣和合,於善說法毘奈耶中,暫得出家。 彼由先世外道妄見所迷亂故,集成今時大 無明界,由此為因,於其涅槃及大師所, 生起疑惑,退失正法及毘奈耶,還歸外道。 諸惡說法,彼由先世數習因力,還復宣說 如是劣語,乃至廣說,如前所說,一切應 知。

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> S II 153: Yāyam, bhante, diṭṭhi- 'asammāsambuddhesu sammāsambuddhā'ti, ayam nu kho, bhante, ditthi kim paticca paññāyatī"ti?「尊者啊!這種見解——『在非正等覺者之中,認為他們是正 等覺者』,這種見解究竟是依於什麼條件而生起的呢?」